Arabische Kennis

en de Europese
Wetenschappelijke‘Revolutie

Willem Peeters




Arabische Kennis

En de Europese Wetenschappelijke Revolutie

Wat veroorzaakte de Wetenschappelijk Revolutie die plaatsvond in de zestiende en
zeventiende eeuw in West-Europa? Wortelt deze rechtstreeks in wat Griekse denkers
voortbrachten, of hebben Arabische, Indiase en Chinese geleerden daar een steentje
aan bijgedragen? De discussie daarover dateert al vanaf de negentiende eeuw. In dit

artikel een beknopte speurtocht door de recente literatuur.

De aard van het debat

In 1987 publiceert de Britse wetenschapper Martin Bernal een opmerkelijk boek,
getiteld Black Athena 1), waarin hij tracht aan te tonen dat de de Griekse civilisatie
niet de novo is ontstaan op Europese bodem, maar deels wortelt in Afro Aziatische
tradities. Dergelijke stellingen ontlokken aan de Amerikaanse classicus Mary Lefkowitz
een heftig weerwoord in haar Not out of Africa 2). Het is niet de eerste keer dat in de
wetenschappelijke wereld een knuppel in het hoenderhok wordt gegooid. Bekend
voorbeeld uit een andere discipline is de in 1920 gelanceerde stelling van Alfred
Wegener over de continental drift, het uit elkaar schuiven van Eurazié en het
Amerikaanse continent. Wegener wordt weggehoond, maar vijftig jaar later op een
voetstuk geplaatst, waarmee overigens niet gezegd is dat Bernal het op termijn wel

bij het rechte eind zal blijken te hebben.

De discussie die door Bernal is aangezwengeld wordt ook gevoerd rond de vraag of in
Europa de Wetenschappelijke Revolutie in de zestiende en zeventiende eeuw - dat wil
zeggen, het ontstaan van de moderne wetenschapsbeoefening die gekenmerkt wordt
door systematische observatie, experimentele verificatie, en de formulering van
theorieén en wetten die de natuurverschijnselen verklaren - uitsluitend gebaseerd
was op het corpus van de Griekse denkers, of dat sprake is geweest van beinvloeding
of upgrading ervan door andere culturen zoals de Chinese, Indiase of Arabische. Met
andere woorden, in hoeverre stonden de Europeanen die de Wetenschappelijke
Revolutie ontketenden op de schouders van niet-Europeanen? Francis Bacon, die zich
in zijn werk Novum Organum uit 1620 profileert als een rigoureuze vernieuwer, had

weinig op met dit idee:



'‘De wetenschappen die we hebben, zijn bijna allemaal van de Grieken
afkomstig. Wat Romeinse, Arabische of recentere auteurs hebben
toegevoegd is niet veel, noch van groot belang, en wat het ook mag zijn,

het is gegrondvest op zaken die de Grieken al hadden ontdekt.’ 3)

Marshall Hodgson wijst er in zijn essays, gebundeld in Rethinking World History, op
dat ieder volk de neiging heeft zichzelf te zien als het middelpunt van de wereld, wat
bijvoorbeeld blijkt uit de in het westen ontwikkelde cartografie (de Mercatorprojectie)
waarin Europa in het centrum staat en Afrika verkleind wordt weergegeven 4).
Hodgson pleit voor een niet-eurocentristische geschiedschrijving en dat is precies
waar ook Arun Bala een lans voor breekt in zijn boek The Dialogue of Civilizations in
the Birth of Modern Science ).

Eurocentristen aan het woord

Onder het begrip eurocentrisme wordt in het algemeen verstaan: het - al dan niet
bewust - benadrukken van de Europese cultuur, en meer in het algemeen van
westerse ideeén en theorieén, waarbij geen rekening wordt gehouden met de
invloeden van andere culturen. Het is een ingeburgerd begrip en handig in het
gebruik, maar niet ontbloot van het gevaar dat een historicus ten onrechte het etiket

van vooringenomenheid krijgt opgeplakt.

In 1997 publiceert Alfred Crosby zijn boek The Measure of Reality waarin hij beschrijft
hoe al vanaf de veertiende eeuw er zich een nieuwe manier van denken manifesteert,
een nieuwe geesteshouding die hij vat onder het begrip mentalité. Dit kon gebeuren,
aldus Crosby, omdat de Europese cultuur op dat moment nog niet gestold was, niet
opgesloten zat in een filosofisch keurslijf.

'The West was intellectually as well as socially unsolidified. It was unique

among the great civilizations in its lack of phylogenetic classical tradition.’ ©)
Dat gaf hen de ruimte om afstand te nemen van de Griekse denkbeelden toen de
vertaling van het gehele corpus van de geschriften van Aristoteles ter beschikking
kwam. Crosby plaatst hiermee het begin van de Wetenschappelijke Revolutie op een
vroeg tijdstip in de historie. Inbreng vanuit de Arabische wereld speelde volgens
Crosby nauwelijks een rol als het gaat om de in die tijd ontwikkelde technieken als de
dubbele boekhouding en het perspectivistisch tekenen die een nieuw tijdperk

inluidden.



De open en kritische benadering van denkers uit de oudheid vond plaats volgens
Crosby in de destijds ontstane universiteiten, een mening die de historicus Toby Huff
in zijn The Rise of Early Modern Science, Islam, China and the West uitvoerig
beargumenteert en die medestanders vindt in auteurs als James Hannam met zijn
boek God’s Phylosophers en Tina Stiefel met haar verhandeling The Intellectual

Revolution in Twelfth Century Europe. 7)

Net als Crosby memoreert David Wootton in zijn boek The Invention of Science de in
West-Europa al vroeg opkomende neiging tot kwantificering en stelt dat de uitvinding
van de dubbele boekhouding een vorm van abstrahering weergeeft die een eerste
vereiste is voor het ontstaan van de moderne wetenschap. Maar voor Wootton is de
omwenteling die Columbus teweeg brengt met zijn tocht tot ver buiten de zogeheten
Zuilen van Hercules (de straat van Gibraltar) doorslaggevend. Diens ontdekking van
een nieuw werelddeel met een onbekende fauna, flora en bevolking, beweegt
Europese intellectuelen tot het zoeken naar nieuwe kennis, een proces dat Wootton
munt als de uitvinding van het ontdekken. 8) Wootton onderstreept ook het belang
van de uitvinding van de drukpers als nieuwe en effectieve methode om inzichten te
doen verspreiden. Nadrukkelijk heemt Wootton afstand van het idee dat het ontstaan
van de moderne wetenschap een geleidelijk proces is geweest 2) waarin diverse
culturen met elkaar interacteerden en meent dat de Wetenschappelijke Revolutie geen
vroege wortels heeft zoals Crosby veronderstelt, maar pas in gang werd gezet rond
het begin van de zestiende eeuw. Als het gaat om de Arabische bijdrage beperkt
Wootton zich tot een verwijzing naar het werk van Ibn al-Haytham, in de Latijnse
wereld bekend als Alhazen (965 - 1030 CE), die baanbrekend werk verrichtte in de
tiende en elfde eeuw op het gebied van de optica en tal van experimenten uitvoerde,
maar wiens inzichten volgens Wootton noch in de Arabische wereld, noch in het

Europa van de middeleeuwen navolging kreeg. 19)

In zijn boek A Culture of Growth, the Origins of the Modern Economy plaatst Joel
Mokyr - aan wie in 2025 de (gedeelde) Nobelprijs voor economie werd toegekend
voor zijn bijdrage aan het onderzoek naar de voorwaarden voor langdurige
economische groei — de ontwikkelingen zoals zich die voordeden in Europa in een
evolutionaire context. Net als in de biologische evolutie is er als het gaat om de

culturele ontwikkelingen geen sprake van doelgerichtheid.



Met andere woorden, het ontstaan van de moderne wetenschap is geen noodzakelijk
gevolg van wat er tijdens de middeleeuwen aan vooraf ging. Hij is van mening dat het
ook niet had kunnen plaatsvinden. Specifieke condities waren de oorzaak dat het wel
gebeurde. Belangrijk element volgens Mokyr is de koppeling van theoretische
wetenschappelijke kennis aan praktische mechanische vaardigheden ten tijde van de
Wetenschappelijke Revolutie en in het voetspoor daarvan die van de Industriéle
Revolutie. Mokyr wijst tevens op de verregaande betekenis van de culturele
ontwikkeling in de tijd van de Verlichting, met name die van de Republiek der Letteren
11) en de rol die de cultural entrepreneur speelde. Daarmee doelt Mokyr op mensen
die kritiek uiten op bestaande structuren en erin slagen een culturele omwenteling te
bewerkstelligen, ondernemers zoals Mohammed, Maarten Luther, Adam Smith, Karl
Marx en Charles Darwin. 12) In Europa krijgt, aldus Mokyr, deze ondernemingstraditie
vleugels met de gewaagde tocht van Columbus en vindt via Francis Bacon een
hoogtepunt in de Principia Mathematica van Newton. Mokyr neemt afstand van
auteurs als Huff voor wat betreft de betekenis die de middeleeuwse universiteiten
zouden hebben gehad voor de Wetenschappelijke Revolutie. Naar zijn mening waren
dat bolwerken van rooms-katholiek conservatisme:
'‘they helped maintain the auctoritates of the canon (most religious texts,
Aristotle, and some of the textbooks of classical medicine) which were the
classical books that any educated person was expected to read and discuss.
Universities were usually bodies that guarded tradition and the intellectual

status quo.’ 13)

Floris Cohen concludeert in zijn verhandeling How Modern Science Came Into The
World, dat er drie factoren zijn geweest die bevorderden dat juist in Europa het
voordien aanwezige corpus van wetenschappen stapsgewijs doorgroeide en uitmondde
in de moderne wetenschap, culminerend in het werk van Newton. 14) Ten eerste wijst
Cohen erop dat in de tijd van voor Galileo de wiskunde abstract was en door toedoen
van genieén zoals hij deze kennis gebruikt kon worden om de realiteit te begrijpen,
waarbij via experimenten wiskundige modellen konden worden opgesteld. Als tweede
factor noemt Cohen de opkomst van de gewoonte om wetenschappelijke ervaringen
uit te wisselen zoals dat gebeurde in De Republiek der Letteren vanaf het begin van de
zestiende eeuw. Ook werden er academies gesticht zoals de Royal Society (1620)
waarin het nieuwe denken kon gedijen en waar geleerden hun wetenschappelijke

bevindingen aan elkaar konden voorleggen en toetsen.



Ten derde, aldus Cohen, waren er de koninklijke hoven die rond die tijd enorme
sommen geld te besteden hadden, niet slechts ter verhoging van hun status, maar
vooral om hun militaire slagkracht op te voeren. Het praktisch nut van
wetenschapsbeoefening zoals die door onderzoekers als Christiaan Huygens werd
beoefend, was niet alleen als het om oorlogvoering gaat een belangrijke drijfveer,
maar ook van groot belang voor de overzeese handel die kon profiteren van
geografische en cartografische verkenningen. In dit verband moet volgens Cohen de
betekenis van de filosofie van Francis Bacon niet worden onderschat. Vele jaren na het
verschijnen van Bacons Novum Organum, vormen zijn aanbevelingen een ideologische
onderbouwing van de voortschrijdende wetenschap. Cohen stelt dat, ofschoon er
sprake is geweest van import van kennis vanuit andere culturen zoals die van de
Arabische wetenschapper Alhazen, deze bijdragen niet doorslaggevend zijn geweest:

‘[....] the most radical transformation to mark the onset of the Scientific

Revolution occurred at the hands of two men whose intellectual upbringing

was profoundly rooted in the mathematical approach to phenomena

undertaken in prominent fashion bij their respective forebears, Aristoteles

and Ptolemy. These men are none other than two of our youngsters of the

1590s, Galilei and Johannes Kepler.’ 1°)

Niet-Eurocentristen
Het is voor niet-eurocentristen over het algemeen niet eenvoudig om aan te tonen dat
andere culturen zoals de Chinese, Indiase of islamitische, direct van invloed zijn
geweest op die van het Europa tijdens de Renaissance. Voor historici als Wootton geldt
er maar één regel: het leveren van keihard bewijs. Toch zijn er voorbeelden aan te
wijzen die zo overtuigend zijn, dat het bewijzen van het tegendeel misschien nog wel
moeilijker is. Neem het kompas dat volgens Wootton risicovolle tochten van
ontdekkingsreizigers als Columbus mogelijk maakte. De ironie wil dat Francis Bacon,
die zoals aangegeven weinig ophad met de inbreng vanuit andere culturen, stelt dat:
‘Verder is het nuttig om de kracht, de waarde en de gevolgen van gedane
ontdekkingen op te merken, en die treden het duidelijkst aan het licht bij
drie uitvindingen die de ouden niet kenden en waarvan de herkomst, hoewel
de uitvindingen zelf vrij recent zijn, duister en roemloos is: de
boekdrukkunst, het buskruit en het kompas. De drie zaken hebben immers

de aanblik en de toestand van de wereld veranderd; [....]." 1)



En dit zijn uitgerekend vindingen van Chinese bodem. Joseph Needham geeft in zijn
boek The grand Titration 17) aan dat de Chinezen lang voor het begin van onze
jaartelling op de hoogte waren van het verschijnsel aardmagnetisme. Het kompas
werd al in de elfde eeuw gebruikt door Chinese zeevaarders en vond zijn weg richting
Europa, aldus John Hobson in zijn boek The Eastern Origins of Western Civilization. 18)
Een ander voorbeeld van transmissie van kennis van oost naar west is die van de
variolatie, het opwekken via de neus van een milde infectie om levenslange
immuniteit tegen de dodelijke pokken te verkrijgen. Toepassing ervan geschiedde in
China waarschijnlijk al vanaf de elfde eeuw, vond haar weg naar Turkije via de
zijderoute om daar rond 1715 in Adrianopel te worden opgepikt door de Britse
feministe Mary Wortley Montagu die de variolatie introduceerde in Engeland. Daar
werd het doorontwikkeld en uitvoerig getest op kinderen, mede door toedoen van de
Bredase arts Jan Ingen Housz, die vervolgens het Habsburgse koningshuis van de

ondergang wist te behoeden. 1°)

Dergelijke voorbeelden zijn illustratief, maar geven geen antwoord op de vraag op
basis waarvan de Wetenschappelijke Revolutie zich ontwikkelde in West-Europa. Arun
Bala vraagt zich af of deze revolutie te beschouwen is als een rechtstreekse
voortzetting van de Hellenistische traditie, of dat de West-Europese Revolutie een
duidelijke breuk is geweest met dat verleden. Wanneer het eerste het geval is dan
moeten we concluderen volgens Bala dat:

Greek science could have directly led to the theory proposed much later bij

Newton. [....] because Greek science had all the relevant mathematical,

philosphical, and conceptual tools to make this transition.” 29)
Als dit waar is, als de Grieken zich al op de drempel van de Wetenschapelijke
Revolutie bevonden, dan was het voor westerlingen in de Renaissance niet nodig om
te kijken naar wetenschappelijke ontwikkelingen in andere culturen en als die al van
belang zouden zijn geweest, dan waren ze overbodig. Bala is echter van mening dat
Copernicus — met wie alles zou zijn begonnen en die het geocentrische wereldbeeld
van Ptolemeus verving door het heliocentrische beeld - dit niet kon doen zonder
gebruik te maken van inzichten die hij kreeg aangereikt door Arabische astronomen.
Zij brachten correcties aan op het geocentrische wereldbeeld van Ptolemeus, te
beginnen met Alhazen, wiens oorspronkelijke boek over dit onderwerp in het Arabisch
verloren is gegaan, maar wel vertaald is in Andalusié en waarin hij kritiek levert op de

wiskunde van Ptolemeus.



En het was Nasir al-Din al-Tusi — kortweg al-Tusi - (1201 -1274) uit de Maragha school
in Samarkand, die een model samenstelde ter correctie van het geocentrische
wereldbeeld van Ptolemeus, het zogeheten Tusi-koppel, dat als twee druppels water
lijkt op het model van Copernicus. Of Copernicus gewoon leentjebuur heeft gespeeld
bij de Arabieren valt moeilijk aan te tonen, maar het is mogelijk dat het werk van al-
Tusi via Andalusié het westen heeft bereikt. Bala is zich ervan bewust dat Copernicus
slechts het begin was en dat het mensen als Galileo en Kepler zijn geweest die voor
belangrijke doorbraken zorgden. Maar, aldus Bala, deze doorbraken zijn niet goed
denkbaar zonder hetgeen Indiase mathematici eeuwen daarvoor aan vindingen
introduceerden, zoals hun getallensysteem en de trigonometrie die doordrongen tot
Abbasidische kalifaat en dankzij islamitische wetenschappers hun weg vonden naar de
westerse wereld. Een disseminatie van kennis die ook vanaf de zestiende eeuw op
directe wijze plaatsvond tussen Indiase geleerden van de Kerala school en de

Portugezen nadat Vasco da Gama de mogelijkheid daartoe had geopend.

Wellicht nog stelliger wordt deze invloed door de Arabieren op het westen volgens Bala
geétaleerd door de studies van Alhazen op het gebied van de optiek. In zijn boek
Kitab Al Manazir, oftewel het Boek der Optometrie, stelt Alhazen zich ten doel om
waarneming te analyseren in mathematische termen en de anatomie en fysiologie
ervan te bestuderen. Dit betekende het afscheid van de diverse theorieén die de
Grieken hadden ontwikkeld over de waarneming van een object en daarmee leverde
Alhazen volgens Bala een belangrijke bijdrage aan de in die tijd tot ontwikkeling
komende wetenschapsbeoefening. Experimenteren was hem niet vreemd en je zou
hem een moderne wetenschapper avant la lettre kunnen noemen. Zijn werk bereikte
Europese denkers als Roger Bacon en Robert Grosseteste die erop voortbouwden en

op hun beurt de basis legden voor de studies van Galileo en Kepler. 21)

Georges Saliba gaat in zijn boek Islamic Science and the making of the European
Renaissance uitvoerig in op het eurocentrische narratief over de neergang van de
Arabische wetenschapsbeoefening in de twaalfde en dertiende eeuw. Deze neergang
zou in sterke mate zijn veroorzaakt door het het werk van de islamitische filosoof al-
Ghazali (1058 - 1111) wat een terugkeer betekende tot de orthodoxie. De fout die
veel historici maken is, aldus Saliba, is dat zij menen dat deze filosofische omslag
tevens de dood veroorzaakte van het rationele denken dat ten tijde van het

Abbasidisch Kalifaat hoogtij vierde.



Dit idee is volgens hem gebaseerd op een misvatting van negentiende-eeuwse
westerse historici die wijd en zijd aan populariteit won:

'For those people "progress” was defined by the very victory of science over

the church, just as European progress was defined. Thus every civilization

had to demonstrate that it had participated in this struggle before it could

participate in this “universal” linear and constant search for progress. 22)
En dat had als gevolg dat vrijwel niemand de moeite meer heeft genomen om de
teksten van de hand van islamitische wetenschappers in het post-al-Ghazali tijdperk
aandachtig te lezen omdat zij van weinig betekenis zouden zijn. Saliba wijst ook op de
zijns inziens misplaatste veronderstelling dat de verovering van Bagdad in 1258 door
Hulaga Khan, kleinzoon van Genghis Khan, een belangrijke rol zou hebben gespeeld.
Bij die gelegenheid werd het Huis der Wijsheid, de fameuze bibliotheek aldaar,
vernietigd waardoor de islamitische wetenschap een genadeslag zou zijn toegebracht.
Maar, aldus Saliba, niet alleen was het al-Tusi die vierhonderdduizend boeken van de
ondergang wist te redden, maar bloeiden er al van andere centra van wetenschaps-

beoefening op zoals in Isfahan, Damascus en Cairo.

Tenslotte een verwijzing naar het werk van de wiskundige al-Biruni (c. 973 - c. 1050)
in Syyed Hossein Nasrs boek Science and Civilization in Islam. Nasr merkt op dat de
islamitische astronomen zich bewust waren van de tekortkomingen van het
Ptolemeische geocentrische wereldbeeld en al-Biruni de mogelijkheid van een
heliocentrisch beeld, ja zelfs van elliptische planeetbanen (zoals later door Kepler
ontwikkeld) heeft overwogen, maar dat hij en zijn collega’s:

‘[....] did, nor could they, take the step to break with the traditional world

view, as was to happen during the Renaissance in the West — because that

would have meant not only a revolution in astronomy, but also an upheaval

in the religious, philosophical and social domains.’ 23)

Zowel Bala, Saliba als Nasr erkennen dat de Wetenschappelijke Revolutie zich
afspeelde in West-Europa, maar benadrukken de rol die niet-westerse denkers hebben
gespeeld aan de vooravond ervan. Niet de Griekse wetenschap, maar eerder de

Arabische, zou op de drempel van zo’'n revolutie hebben gestaan.

Amsterdam, februari 2026.



Noten

1)

2)

3)

4)

5)

6)

7)

8)
9)
10)
11)

12)

13)
14)

15)
16)

17)

18)

Bernal, M., Black Athena, The Afro-Asiatic Roots of Classical Civilization, Vintage
Books, London 1991.

Levkovitch, M., Not out of Africa, How Afrocentrism became an Excuse to teach
Myth as a History, Basic Books 1997.

Bacon, F., Novum Organum, vertaling Willem Visser, Boom, Amsterdam 2016 p.
78.

Hodgson, M. G. S., Rethinking World History, Essays on Europe, Islam, and
World History, Cambridge University Press 1994 hst 2 In The Center of The Map.
Bala, A., The Dialogue of Civilizations in the Birth of Modern Science, Palgrave
McMillan, New York 2008.

Crosby, A. W., The Measure of Reality, Quantification and Western Society,
1250-1600, Cambridge University Press 1997 p. 55.

Huff, T., The Rise of Early Modern Science, Islam, China and the West, Cambridge
Universitty Press, New York; Hannam, God’s Philosophers, How the Medieval
World laid the Foundations of Modern Science, Icon Books, London 2009; Stiefel,
T. M., The intellectual Revolution in Twelfth Century Eurlope, Croom Helm,
London 1985.

Wootton, D., The Invention of Science, A new History of the Scientific Revolution,
Penguin Rondam House UK p. 106.

Op. cit., p. 572.

Op. cit., p. 326.

Zie voor een uitvoerige beschrijving: Bots, H., De Republiek der Letteren, De
Europese intellectuele wereld 1500-1760, Vantilt 2018 hst 7.

Mokyr, 1., A Culture of Growth, the Origins of the Modern Economy, Princeton
University Press, 2016 p. 60.

Op. cit, p. 172.

Cohen, H. F., How Modern Science Came Into The World, Amsterdam University
Press 2012 p. 610.

Cohen, op. cit, p. 151.

Bacon op. cit., p. 128.

Needham, J., The Grand Titration, Science and Society in East and West, Allen
and Unwin, London 1969 p. 72 e.v.

Hobson, J. M., The Eastern Orgins of Western Civilization, Cambriudge University
Press, New York 2004 p. 122.

10



19)

20)
21)

22)

23)

Beale, N. en E, Echos of Jan Ingen Housz, the long story of the genius who
rescued the Habsburgs from smallpox end became the father of photosynthesis,
The Hobnob Press 2011 hst. 5-9.

Bala op. cit., p. 66.

Lindberg, D. C., The Beginnings of Western Science, The European Scientific
Tradition in Philosophical, Religious and Institutional Context, 600 B.C. to A.D.
1450, The University of Chicago Press, 1992 p. 307-315.

Saliba, G., Islamic Science and the Making of the European Renaissance, The MIT
Press, Cambridge Massachusetts 2011 p. 234.

Nasr, S. H., Science and Civilization in Islam, Harvard University Press,

Cambridge, Massachussetts p. 174.

11



	Arabische Kennis
	De aard van het debat
	Eurocentristen aan het woord
	Niet-Eurocentristen
	Noten


